
MOOC « 18e siècle :

le combat des Lumières »

LA « THÉÂTROMANIE » DES LUMIÈRES
Fabrice MOULIN, MCF en littérature française, Université Paris Nanterre

Introduction
Je vous demande qui est Voltaire. L'auteur de  Candide, du  Traité sur la tolérance, me répondrez-
vous, et vous aurez raison. Mais ses contemporains, eux, vous auraient dit sans hésiter : « Voltaire ?
C'est un dramaturge, l'auteur des tragédies  Zaïre ou  Mérope, un homme de théâtre ». Devenir un
homme de théâtre, c'est ce dont rêvait Diderot justement. Embarqué un peu malgré lui dans l'aventure
de l'Encyclopédie, il rédigea deux pièces, Le Fils naturel et Le Père de famille dans lesquelles il plaça
beaucoup d'espoir, relativement vain d'ailleurs. 

Quant à Rousseau, n'oublions pas que sa première célébrité, bien avant La Nouvelle Héloïse, il la doit
à un opéra, Le Devin du village qui triomphe sur la scène en 1753. Et en 1758, sa rupture même, cette
spectaculaire prise de distance avec le parti des philosophes jusqu'ici ses amis, eh bien cette rupture
se joue autour de la question du théâtre encore, dans sa fameuse Lettre à D'Alembert. Rousseau y
répond à  D'Alembert qui plaidait  pour l'ouverture d'un théâtre à Genève où les spectacles étaient
interdits. Rousseau s'insurge contre ce projet dans un brillant et très complexe réquisitoire contre les
dangers moraux et sociaux du divertissement dramatique. 

Ainsi, ces quelques exemples suggèrent combien le théâtre comptait dans la vie culturelle du siècle.
Les  hommes  du  dix-huitième  siècle  aimaient  le  théâtre  avec  passion.  On  a  même  parlé  de
« théâtromanie », c'est-à-dire de folie du théâtre. Alors en quoi consistait exactement cet engouement
général pour le théâtre ?

Partie 1 – Un public nombreux
Tout d'abord,  il  est  certain que jamais auparavant,  on avait  été autant  au spectacle.  A Paris,  les
théâtres officiels rivalisent d'innovations pour fidéliser les quelques 50000 spectateurs réguliers. Mais
la vie théâtrale est tout aussi dynamique en province comme en témoignent encore les magnifiques
théâtres de Bordeaux ou de Besançon, vestiges d'une époque où le théâtre était le cœur culturel de la
ville.

Partie 2 – Un siècle d’innovations théâtrales
Jamais  auparavant  on n'aura  autant  écrit  ni  joué  de pièces  et  jamais  dans  des  directions  aussi
variées. Car aux côtés des grands genres hérités du siècle classique comme la comédie et la tragédie
qui passionnent toujours d'ailleurs,  et  qui  trouveront  même un nouvel essor  à cette période avec
Marivaux ou Crébillon père par exemple. Eh bien le dix-huitième siècle innove et invente des formes
théâtrales  inédites.  On élargit,  on  dilate  le  spectre  rigide  des  genres  pour  permettre  aux  formes
théâtrales de s'adapter aux nouveaux goûts et aux enjeux du temps. Pour un public bourgeois qui
s'affirme tout au long du siècle et à qui il  faut des spectacles édifiants et pathétiques, les auteurs

1



MOOC « 18e siècle :

le combat des Lumières »

comme Diderot ou Beaumarchais vont créer les genres intermédiaires de la comédie sérieuse puis du
drame bourgeois. On vient alors au théâtre pour pleurer et recevoir une leçon morale. 

Mais on y vient aussi pour rire, libérer les pulsions les plus basses et les élans les plus subversifs. Par
exemple en marge des grandes foires parisiennes, dans la cohue des foules, sur des tréteaux de
fortune, se développent des genres théâtraux comiques et parodiques qui sont voués à une grande
fortune.  Tantôt  burlesques,  bouffons,  tantôt  franchement  obscènes,  ces  spectacles  d'inspiration
populaire  se situent  en deçà de la  comédie.  Je parle  ici  de la  parade,  la  comédie poissarde,  la
pantomime ou encore les premières formes de l'Opéra Comique. Ces spectacles rassemblent aussi
bien la foule du peuple que des bourgeois et surtout des aristocrates qui viennent ici s'encanailler.

Partie 3 – Un siècle de réflexions sur le théâtre
Enfin, jamais auparavant on avait autant réfléchi sur le fait théâtral. Le siècle invente les premières
théories dramatiques modernes.  On s'interroge sur  la  nature du théâtre,  sur  la  hiérarchie  de ces
genres, sur le rôle des spectacles dans la société et sur les mœurs mais aussi sur le jeu de l'acteur, la
diction, le geste ou encore sur la place du spectateur. Alors j'évoquais tout à l'heure Rousseau avec
sa Lettre à D'Alembert. On pense évidemment à Diderot et à ses deux grands textes théoriques, les
entretiens sur  Le Fils naturel et le  Discours sur la poésie dramatique,  des textes qui fondent une
nouvelle  esthétique  dramatique.  Plus  tard,  Diderot  proposera  d'ailleurs  avec  Le Paradoxe  sur  le
comédien, une théorie originale du jeu de l'acteur cette fois-ci.

Partie 4 – Les Lumières sur les planches
Alors si le théâtre devient à ce point un objet de pensée, en particulier dans la deuxième moitié du
siècle, c'est parce qu'au-delà du formidable espace de divertissement qu'il offre, les philosophes des
Lumières en ont fait, et c'est cela qu'il faut bien comprendre, un lieu privilégié pour mener leur combat
d'émancipation. Après la crise et surtout l'interdiction de l’Encyclopédie, la ligne de front entre le parti
des philosophes et leurs adversaires semble se déplacer sur le théâtre. C'est ici sur les planches que
désormais les coups et les ripostes les plus lourdes vont fuser. 

Un seul exemple : en 1760, un certain Palissot crée une pièce violemment anti philosophique, intitulée
Les Philosophes justement, et qui provoque un vif émoi. On y voit notamment Diderot, sous le nom de
Dortidius qui y figure comme un sot dont on ridiculise toute l'œuvre. C'est Voltaire qui va riposter. Il
riposte aussitôt par une autre pièce, Le Café ou l'Ecossaise, dans laquelle il va cibler Fréron qui est
alors le chef de file des journalistes anti philosophes et le véritable inspirateur de la pièce de Palissot.
Fréron et caricaturé sous le masque de « Wasp », la guêpe, un personnage mauvais et surtout une
allusion ostensible au surnom de « Frelon » dont Voltaire gratifie souvent son adversaire. 

Alors on conclura cette évocation du bouillonnement théâtral de cette époque par le rappel d'un grand
paradoxe, non pas celui du comédien mais celui de notre regard sur ce théâtre du dix-huitième siècle,
car de cette vigueur des formes, de ces idées théâtrales nombreuses, de cette théâtromanie, de cette
frénésie du théâtre, que reste-t-il aujourd'hui dans nos études, dans nos lectures, sur nos scènes ? Eh
bien  presque  rien.  Entre  la  grande  tragédie  racinienne  et  le  drame  romantique  hugolien,  seuls
Marivaux et Beaumarchais semblent sortir vivants du naufrage. Au fond, c'est bien peu au regard de
cet théâtromanie du siècle dont nous nous proposons d'offrir ici une vue perspective.

2


