
MOOC « 18e siècle :

le combat des Lumières »

CONCLUSION : DES DEBATS ACTUELS
Alain SANDRIER, Professeur de Littérature française, Université de Caen

Partie 1 – Naissance de l’opinion
Tentons un bilan à retenir dans le combat des Lumières. Ce que l'on constate tout d'abord, c'est une
formidable effervescence intellectuelle et littéraire où le débat d'idées ne se niche pas seulement dans
les  traités  de  philosophie  mais  irrigue  aussi  la  production  romanesque.  Tout  cela,  porté  par  un
dynamisme remarquable de l'édition. Il faut remarquer que sans changement technique notable, la
production de livres décuple sur un siècle et profite aux genres les plus neufs, les savoirs conquérants
et en constante évolution comme l'économie ou l'histoire mais aussi l'écriture romanesque. 

Cette dernière parvient exemplairement par son recours à la fiction et aux marges qu'elle octroie à
déborder le cadre étroitement surveillé de l'expression des idées sous l'Ancien Régime. Si bien que la
réflexion conquiert patiemment mais sûrement de nouveaux territoires. Et avec le développement des
moyens de diffusion,  et  notamment  des journaux,  émerge une opinion  publique de  plus en  plus
sensible à l'évolution de la société dans sa dimension politique notamment. Le premier quotidien en
France naît en 1777. C'est le Journal de Paris. Et il parachève tout un siècle de développement de la
presse et d'intérêt pour ce que l'on appelle à l'époque « les nouvelles » et qu'on qualifiera plus tard
« d'actualités ».

Partie 2 – Lumières au pluriel
Cela ne veut pas dire que les Lumières se réduisent à une simple opposition entre les progressistes et
les réactionnaires, entre les philosophes et les conservateurs. Ce qui retient davantage, c'est une
grande  dispersion  des  positions  et  une  concurrence  à  tous  les  niveaux,  entre  les  différentes
sensibilités,  qui  se  divisent  parfois  intérieurement.  Cela  retient  d'utiliser  des  conceptions  trop
monolithiques et complexifier l'analyse. Par exemple, il est trop facile de parler d'un front religieux uni
car les désaccords sont importants entre jansénistes et jésuites notamment, sans parler des divisions
à l'intérieur même des différentes branches de la mouvance janséniste. 

Mais surtout, toutes ces sensibilités religieuses n'ont pas nécessairement une position rigide envers
les formes les plus offensives du combat des Lumières. Elles finissent toutes par se développer en
tenant compte des nouveaux modes de diffusion des idées. A côté des grands romans, que l'histoire
littéraire a conservés, il y a toute une production chrétienne de romans édifiants qui manifestent une
véritable acculturation philosophique. Le roman, qui apparaissait comme un danger, est désormais
reconnu comme une arme utile entre des mains bien intentionnées. 

De même, les écrits des apologistes recourent aux formats et genres à la mode. On ne compte plus
les  dictionnaires  en  faveur  de  la  religion  qui  prennent  le  contre-pied  des  dictionnaires  les  plus
symboliques de l'esprit critique des Lumières. Par exemple, un penseur comme l'abbé Bergier, à la fin
du siècle, qui a répliqué à Rousseau, à Voltaire et à d'Holbach apparaît comme un véritable penseur
voulant battre les philosophes sur leur propre terrain. Il s'est d'ailleurs attiré l'admiration de tous, y
compris  de  ses  adversaires  philosophes,  pour  son  intégrité  dans  le  débat.  Et  malgré  un  pli
antiphilosophique plus sensible à la fin de l'Ancien Régime, il a participé à la nouvelle entreprise de

1



MOOC « 18e siècle :

le combat des Lumières »

l’Encyclopédie méthodique au point d'apparaître à sa hiérarchie comme un théologien de moins en
moins orthodoxe. 

De façon similaire, les philosophes ne suivent pas une stratégie uniforme et les rivalités s'accusent en
avançant dans le siècle. C'est d'ailleurs une des rengaines de Voltaire que de déplorer le manque
d'unité du mouvement philosophique. Il souhaite « l'union des frères », comme il dit. 

C'est  une  des  raisons  de  son  agressivité  envers  Rousseau,  qui  rompt  ostensiblement  avec  les
philosophes par sa Lettre à D'Alembert sur les spectacles en 1757. Mais Rousseau est inclassable.
Voltaire sera inquiet également de la montée en puissance des athées comme d'Holbach. On peut
dire de la même façon qu'il n'y a guère d'unité dans la philosophie politique des Lumières, malgré une
même opposition au « despotisme », terme devenu à la mode grâce à Montesquieu. 

Mais l'équilibre des pouvoirs selon Montesquieu n'a pas grand-chose à voir avec l'égalitarisme et le
sens du « contrat social » selon Rousseau. Ces options idéologiques ne vont cesser de diverger en
avançant dans le siècle et vont éclater d'ailleurs sous la Révolution.

Conclusion – L’esprit des Lumières
Pour conclure, cette variété des positions rend le bilan des Lumières plus complexe que ce que la
postérité en a retenu en lisant tout son héritage à l'aune de la Révolution, que ce soit pour s'en réjouir
ou pour s'en lamenter.  Les Lumières sont  riches avant  tout  de tensions,  qui  ne sont  pas toutes
résolues par exemple. C'est à la fois en France la période qui marque l'aboutissement de la contre-
réforme catholique et une critique antireligieuse féroce, ce qui fait qu'on en a une vision très différente
selon le  point  de vue qu'on  adopte.  D'où des  crispations  idéologiques  qui  continuent  à  travailler
l'historiographie des Lumières. 

L'exemple le plus saillant touche l'esclavage. Le dix-huitième siècle en Europe, et singulièrement en
France, fut à la fois la période d'un développement économique des colonies fondé sur la traite des
Noirs esclaves, et le moment d'une intense critique de ce trafic de l'être humain. Les deux positions
coexistent et se livrent bataille, ce qui brouille une lecture unilatéralement favorable ou défavorable
des Lumières. Une ambition d'émancipation le dispute à une conception de l'homme encore largement
marquée par l'idée d'inégalité. 

L'héritage des Lumières n'est pas univoque et ne se réduit pas à des slogans partisans. Si héritage il y
a, c'est avant tout celui du débat, de l'échange, c'est-à-dire de la volonté de soumettre les opinions à
la critique et une critique raisonnable ou rationnelle, en tout cas, qui n'abdique pas de cette liberté de
penser qui  est  comme un étendard et  un idéal  de l'époque.  Inutile  de dire qu'elle n'a jamais été
atteinte.

2


